# Р.А. Савушкин Можно ли Вселенную лишить сознания? Оглавление

- 1. Методологическая Преамбула
- 2. Пожелания нашим авторам нынешнего поколения
- 3. Приложение: Статья Ильи Хель «Может ли у Вселенной быть сознание?»

### 1. Методологическая Преамбула



В феврале 2018 года на сайте «НОВОСТИ ВЫСОКИХ ТЕХНОЛОГИЙ» мы с большим интересом прочли статью Ильи Хель «Может ли у Вселенной быть сознание?»

http://www.nanonewsnet.ru/articles/2018/mozhet-li-u-vselennoi-byt-soznanie



Прежде всего, приятно отметить, что наши исследователи смело берутся за любые научные проблемы. Среди них даже есть такие проблемы (как в нашем случае), которые на протяжении последних **тысячелетий безуспешно** пытались решить многие академические светила целого ряда стран.

И.А. Крылов по этому поводу сказал бы: «А воз и ныне там». В чём же дело? А дело оказывается всё в том, как утверждают парапсихологи, что отдельное существование и противостояние материализма и идеализма препятствовало и продолжает тормозить процесс достижения истины. Ни Гегель — гений идеализма,



ни Маркс – светило материализма не решили этой проблемы.

Казалось бы, чего проще обратиться к Парапсихологии, взять у неё духовно-материалистический принцип познания, на основе которого она решает вопрос о том, что первично Материя или Сознание и, получив чёткий ответ – и то и другое явлениё первичны, т.е. возникли одновременно и в органичном единстве — начать успешно решать любые свои научные проблемы...

Дочитав статью до конца, мы с некоторым сожалением были вынуждены констатировать, что эта статья, как и статьи ряда других авторов нынешнего поколения, с которыми нам удалось познакомиться в последнее время, имеют недоработки, связанные с необходимостью философского осмысления некоторых рассматриваемых идей.

Сразу же скажем, почему возникли эти недоработки? Дело в том, что после выхода из СССР ряда союзных республик под влиянием предательских действий Б. Ельцина и его **Ко**, а также вслед за этим насаждения в России при активном участии США капитализма вместо социализма, произошло не только резкое ослабление экономической мощи страны, но и снижение её безопасности. Резко упал и её научный потенциал. И не только потому, что сотни тысяч учёных и инженерно-технического персонала покинули страну, но и потому, что лишили её под видом изменения идеологии целого комплекса методологических принципов и самое страшное — лишили философии, объявив её **партийной наукой** и выбросив на свалку.



Было заявлено: «философия всегда партийна, т.к. любое мировоззрение социально направлено, оно обосновывает цели и способы их достижения определенной группы людей» (http://mylektsii.ru/7-68625.html). Казалось бы, при таком подходе любую науку можно превратить в партийную науку (физику, биологию, астрономию и т.д.). Но почему-то под лозунгами «свободы!» от якобы партийного рабства объявили только философию и историю России. И поехало... После этого стало понятно в чём дело: подлые предатели добровольно начали насаждать американскую «демократию» с её гнилой идеологией.

Чиновники подчинились, учёные промолчали, студенты вузов, в том числе будущие учёные, не заметили подлога, В результате методология познания лишилась ряда важнейших принципов: рассмотрения всех явлений Мироздания под углом зрения единства и борьбы противоположностей, а также процесс движения всех его явлений лишился возможности рассмотрения под углом зрения перехода количественных изменений в коренные качественные и направленности развития в будущее путем отрицания отрицаниия.

Забегая вперёд, скажем, в чём же до конца не разобрался наш автор. Он, **якобы** «условно» обвиняя Бога в непоследовательности поведения, который

опять же **якобы** согрешил, сохранив **зло** в жизни человечества, «обрёк его на страдания». В результате, заявил автор, сам Бог ставит под сомнение своё собственное существование. Не заметил автор, что Бог **сохранил** не только **зло**, но и **добро.** Оказывается Бог хорошо знает диалектику, понимает, что без борьбы противоположностей не бывает поступательного развития природы и её атрибутов. Да и самого Высшего Разума.

Мы с моими однокашниками, которые, родившись в конце 20-х — начале 30-х годов, в самом начале 60-х поступили в ВПА им. В.И.Ленина и получили счастливую возможность слушать лекции преподавателя С.А. Тюшкевича, ныне академика, лауреата Государственной премии, Философа с большой буквы. Именно от него мы безоговорочно приняли, что «Философия — это наука о наиболее общих законах развития природы, общества и мышления». Без Основных законов Мироздания — Единства и борьбы противоположностей, Перехода количественных изменений в коренные качественные, Отрицания отрицаниия и развития явлений природы, общества и мышления по спирали — эффективное познание невозможно.

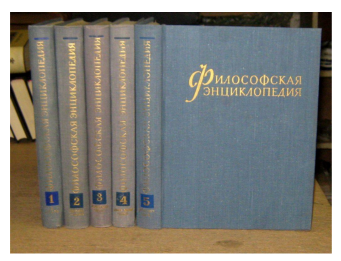


Степану Андреевичу Тюшкевичу в 2017 г. исполнилось 100 лет.

Мы на странице сайта Виперсон достаточно подробно рассмотрели роль философии в познании мира.

См.: (http://viperson.ru/people/savushkin-robert-aleksandrovich/publications). Тем, кто заинтересуется, скажем: «Милости просим, уважаемые читатели».

#### 2. Пожелания авторам нынешнего поколения



Начнём с **научной терминоло- гии**. Статья открывается оригинальным заявлением:

«...Оказывается, что для того, чтобы появилась жизнь, некоторые значения фундаментальной физики — например, сила гравитации или масса электрона — должны попадать в определенный диапазон. И этот диапазон чрезвычайно узкий. И значит, крайне маловероятно, что Вселенная вроде

нашей обзаведется рядом значений, сопоставимых с существованием жизни. Но она смогла. Вот несколько примеров тонкой настройки для жизни...»

Далее идут перечисления с некоторыми числовыми характеристиками. И всё было бы хорошо, если бы... Если бы мы вспомнили и назвали явление, которому посвящено в целом неплохое авторское вступление, своим именем – антропным принципом, а цифровые характеристики (0,006; 0,007; 0,008) сопроводили значениями (названиями) величин.

. Нельзя не напомнить, что из фундаментальных принципов современной космологии, которые фиксирует **связь** между крупномасштабными свойствами нашей Вселенной (Метагалактики) и существованием в ней человеканаблюдателя следует, что все без исключения явления и объекты Вселенной состоят из **противоположностей**. В нашем случае **Материи** и **Сознания**. Попробуйте доказать другое. Не получается? Тогда продолжим.

На протяжении 2.5 тысячелетий (а может быть и больше) человечество терзает вопрос: что первично материя или сознание? Материалисты говорят «Материя!», идеалисты возражают — «Сознание!». А парапсихологи, возражая и тем, и другим, опираясь на духовно-материалистическую философию, сформированную в её недрах, спокойно, без нажима отвечают и тем, и другим: «обе противоположности первичны, они были, есть и будут всегда вместе».

Напомним, дело в том, что без борьбы противоположностей нет движения, нет развития, которое во всем и везде мы наблюдаем в природе. К сожалению, это не всем видно и доступно для понимания. Рассмотрим ещё раз утверждение названного выше автора, о котором мы говорили раньше.

«Для теиста (богослова, или рядового верующего в Бога – РАС) ложный прогноз возникает из проблемы зла (здесь и ниже выделено нами – РАС). Если допустить, что данная вселенная была создана всемогущим, всезнающим и всесильным существом, никто не ожидает, что эта вселенная будет содержать огромное количество незаслуженных страданий. В такой вселенной может быть обнаружена жизнь, и это не будет сюрпризом, но сюрпризом будет узнать, через какой ужасный процесс естественного отбора эта жизнь прошла. Зачем милостивому Богу, который способен на всё, создавать такую жизнь? Следовательно, теизм предсказывает вселенную, которая будет лучше нашей, и по этой причине недостатки нашей вселенной будут сильными аргументами против существования Бога».

«Каков замах! Какая убеждённость!» — Скажем мы в ответ. И спросим: «А куда же делось Добро?» Ведь в данном случае его отсутствие при упоминании **Зла** вводит людей в заблуждение. Как же быть?

У богословов есть свои возражения на этот счёт, и у нас нет оснований ставить их под сомнения. Дело здесь в том, что в их религиозных постулатах, а также всех других концепциях, теориях, идеях современной науки необходимо видеть и позитив и негатив, в нашем случае Добро и Зло. Познание движется через череду относительных истин, получаемых в процессе следования к абсолютной истине, которая достигается в тенденции. А возникновение тенденций — результат действия закона Единства и борьбы противоположностей (в нашем случае Добра и Зла), а это тоже положения всё той же философии.

Наши возражения против утверждения автора носят исключительно методологический характер. Добро и зло — противоположности. Без их борьбы нет движения вперёд, нет развития. И чем острее эта борьба, тем кардинальней, качественнее изменения в социальной сфере. Без диалектики этого не понять. Нужно владеть философскими знаниями. Разве мог Бог возражать и не учитывать этого. И поэтому Он предоставил разумным существам свободу воли. А при свободе воли чего только не придёт в голову человеку и гуманоидам. В результате — противоречия и т.д.

Есть ещё одна сторона обсуждаемого вопроса. Где интеллигентное, уважительное отношение к оппонентам? К чему ядовитая ирония по отношению к «милостивому Богу». Материализм сильно нагрешил в этом вопросе. И не только нагрешил, а совершил тяжелейшие преступления, уничтожив сотни тысяч верующих, разрушив сотни тысяч церквей и других исторических памятников, стерев с лица Земли миллионы ценнейших икон и письменных источников. Может довольно? Мы живём в другое время. Сегодня вопрос о существовании Бога перешёл из сферы политики в сферу науки. Высший Разум Вселенной (в Православии Бог, Иисус Христос) с уважением произносятся в Академии наук России. И не только... Да и примеры, которые в дальнейшем приводит Илья Хель говорят о признании учёными Высшего Разума Вселенной.

Следующий совет. Мы свои статьи в интернете адресуем не только маститым учёным, но и начинающим исследователям, поэтому, используя научную терминологию стремимся облегчить понимание того, о чём пишем. Например, стараемся хотя бы в скобках объяснить значение используемых терминов. Допустим таких, как Холизм, Аксиархизм, Агентивный, Космопсихизм и др. Неплохо было бы и современным авторам использовать этот принцип.

Далее, во всём мире принято цитируемых учёных называть не только по фамилиям, но и по заслугам (доктор, профессор, академик). После того, как отдал должное его заслугам, можно перейти и к фамилиям с именами и отчествами, если таковые имеются.

На этом мы закончим. Во всём должна быть мера. С уважением и пожеланиями успехов в познании природы, общества и мышления. «Профессор РАС» – так называется мой сайт. Приглашаю.

## 4. Приложение

Илья Хель. Может ли у Вселенной быть сознание?



Илья Хель. Может ли у Вселенной быть сознание?

#### Может ли у Вселенной быть сознание?

3 часа назад, Илья Хель 2 990 просмотров



За последние 40 лет ученым постепенно открылся странный факт о нашей Вселенной: ее законы физики и изначальные условия Вселенной идеально настроены для того, чтобы жизнь получила шанс на развитие. Оказывается, что для того, чтобы появилась жизнь, некоторые значе-

ния фундаментальной физики — например, сила гравитации или масса электрона — должны попадать в определенный диапазон. И этот диапазон чрезвычайно узкий. И значит, крайне маловероятно, что Вселенная вроде нашей обзаведется рядом значений, сопоставимых с существованием жизни. Но она смогла. Вот несколько примеров тонкой настройки для жизни:

- Сильное ядерное взаимодействие (сила, которая связывает вместе элементы в ядре атома) имеет значение 0,007. Если это значение было бы 0,006 или меньше, во Вселенной был бы один водород. Если бы это значение было 0,008 или выше, водород синтезировал бы тяжелые элементы. В обоих случаях химическая сложность была бы физически невозможна. А без химической сложности не было бы и жизни.
- Физическая возможность химической сложности также зависит от масс базовых компонентов материи: электронов и кварков. Если масса нижнего кварка была бы больше в три раза, во Вселенной был бы один водород. Если бы масса электрона была больше в 2,5 раза, во Вселенной были бы только нейтрино: никаких атомов и никаких химических реакций.
- Гравитация кажется мощной силой, но на деле она намного слабее других сил, воздействующих на атомы, примерно в  $10^{36}$  раз. Если бы гравитация была хоть чуточку сильнее, звезды формировались бы из небольшого количества материала и были бы меньше, жили бы меньше. Обычное солнце существовало бы 10 000 лет вместо 10 000 000 000, и времени на помощь в создании сложной жизни у него бы не было. И наоборот, если бы гравитация была хоть чуточку слабее, звезды были бы намного холоднее и не взрывались бы сверхновыми. Жизнь была бы невозможной, поскольку сверхновые являются основным источником многих тяжелых элементов, из которых формируются ингредиенты для жизни.

Некоторые считают тонкую настройку базовым фактом о нашей Вселенной: возможно, повезло, но объяснения не требует. Но, как и многие ученые и философы, мне это кажется невероятным. В «Жизни космоса» (1999) физик Ли Смолин оценил шанс существования жизни во Вселенной с учетом всей тонкой настройки как 1 в 10<sup>229</sup>, из чего он заключает:

«На мой взгляд, мы не можем оставить без объяснения настолько ничтожную вероятность. Удача здесь точно ни при чем; нам нужно рациональное объяснение того, как происходит нечто подобное».

У тонкой настройки есть два стандартных объяснения: теизм и гипотеза множественных вселенных. Теисты утверждают, что у Вселенной был создатель, всемогущий и сверхъестественный, и объясняют тонкую настройку благими намерениями создателя мира. Жизнь имеет объективную ценность; Его или Ее милость захотела сохранить эту великую ценность, поэтому создала законы с константами, совместимыми с физической возможностью существования жизни. Гипотеза множественной вселенной постулирует огромное, бесконечное число физических вселенных, отличающихся от нашей собственной, в которых реализуются множество разных значений констант. Учитывая, что значительное число вселенных предоставляют значительное число констант, становится не таким уж невозможным создание хотя бы одной вселенной с «тонкими настройками».

Обе эти теории могут объяснить тонкую настройку. Проблема в том, что на первый взгляд они также делают и ложные прогнозы. Для теиста ложный прогноз возникает из проблемы зла. Если допустить, что данная вселенная была создана всемогущим, всезнающим и всесильным существом, никто не ожидает, что эта вселенная будет содержать огромное количество незаслуженных страданий. В такой вселенной может быть обнаружена жизнь, и это не будет сюрпризом, но сюрпризом будет узнать, через какой ужасный процесс естественного отбора эта жизнь прошла. Зачем милостивому Богу, который способен на все, создавать такую жизнь? Следовательно, теизм предсказывает вселенную, которая будет лучше нашей, и по этой причине недостатки нашей вселенной будут сильными аргументами против существования Бога.

Что касается гипотезы мультиверса (множественных вселенных), ложное предсказание возникает из так называемой проблемы мозга Больцмана, названной в честь австрийского физика 19 века Людвига Больцмана, который первым сформулировал парадокс наблюдаемой Вселенной. Если предположить, что мультивселенная существует, можно также предположить, что наша Вселенная будет вполне типичным членом ансамбля вселенных или по крайней мере вполне себе типичным членом ансамбля вселенных с наблюдателями (поскольку мы не можем наблюдать себя во вселенной, в которой наблюдатели невозможны). Однако физик Роджер Пенроуз в 2004 году рассчитал, что в той разновидности мультивселенной, которая больше всего устраивает современных физиков — на основе инфляционной космологии и теории струн, — на каждого наблюдателя, который наблюдает гладкую и старинную вселенную, которая будет такой же большой, как наша, будет 10<sup>10123</sup> наблюдателей, которые наблюдают гладкую, старинную вселенную в 10 раз меньше. И пока что самым распространенным типом наблюдателя бу-

дет «Больцмановский мозг»: функционирующий мозг, который по чистой случайности возник в неупорядоченной вселенной на короткий период времени. Если Пенроуз прав, шансы того, что наблюдатель в теории множественной вселенной найдет себя в гигантской упорядоченной вселенной, астрономически малы. А значит и факт того, что мы сами являемся такими наблюдателями, говорит против теории мультиверса.

Но ничто из этого не является неопровержимым аргументом. Теисты могут попытаться привести причины, почему Бог позволяет случаться страданиям, которые мы находим во Вселенной, а теоретики мультивселенной могут попытаться настроить свою теорию так, что наша Вселенная получит больше шансов на появление. Но все это блуждания вокруг да около, скорее попытки спасти теорию. Возможно, есть еще один путь.

В общественном сознании физики пытаются максимально полно объяснить природу пространства, времени и материи. Конечно, мы и близко к этому не подобрались; например, наша лучшая теория очень большого – общая теория относительности – несовместима с нашей лучшей теории очень маленького – квантовой механикой. Но было бы странно предполагать, что мы никогда не преодолеем эти препятствия и физики не смогут гордо представить публике общую объединенную теорию всего: полную историю фундаментальной природы Вселенной.

По сути, физики ничего не говорят нам о природе физической Вселенной. Рассмотрим теорию всемирного тяготения Ньютона:

$$F=Grac{m_1m_2}{r^2}$$

Переменные m1 и m2 означают массы двух объектов, между которыми мы хотим получить гравитационное притяжение; F – это гравитационное притяжение между этими двумя массами, G – гравитационная постоянная (число, которое мы знаем из наблюдений); r – расстояние между m1 и m2. Обратите внимание, что это уравнение не дает нам определения того, что такое «масса», «сила» и «расстояние». И это характерно не только для закона Ньютона. Предмет физики – это основные свойства мира физики: масса, заряд, спин, расстояние, сила. Но уравнения физики не объясняют этих свойств. Они просто называют их, чтобы разместить их в уравнениях.

Если физика не говорит нам ничего о природе физических свойств, то что тогда говорит? Правда в том, что физика — это инструмент для прогнозирования. Даже если мы не знаем, что такое «масса» и «сила», мы можем распознать их в мире. Они появляются как показания на наших инструментах или

оказывают влияние на наши органы чувств. И используя уравнения физики, вроде того же закона тяготения Ньютона, мы можем предсказывать, что произойдет, с большой точностью. Именно эта прогностическая способность позволила нам необычайно манипулировать миром природы, привела к технологической революции, изменившей нашу планету. Мы живем в такое время, что люди настолько ошеломлены успехом физики, что склонны полагать, что физические и математические модели захватили всю реальность. Но физике этого не нужно. Физика — это инструмент предсказания поведения вещества, а не раскрытия его внутренней природы.

Учитывая, что физика ничего не говорит нам о природе физической реальности, что тогда говорит? Что мы знаем о происходящем «под капотом» двигателя Вселенной? Английский астроном Артур Эддингтон был первым ученым, который подтвердил общую теорию относительности, а также сформулировал проблему мозга, рассмотренную выше (хотя и в другом контексте). Размышляя об ограничениях физики в «Природе физического мира» (1928), Эддингтон утверждал, что единственное, что мы действительно знаем о природе материи, состоит в том, что часть ее обладает сознанием; мы знаем это, потому что непосредственно осознаем сознание своих собственных мозгов. «Мы знакомы с внешним миром, потому что его нити проникают в наше собственное сознание; и только наши концы этих нитей нам действительно известны; из этих концов мы можем более или менее успешно восстанавливать остальное, как палеонтолог восстанавливает вымершего монстра по его следам».

У нас нет прямого доступа к природе материи вне мозга. Но самые разумные предположения, по словам Эддингтона, состоят в том, что природа материи вне мозга неразрывна с материей внутри мозга. Учитывая, что мы не имеем прямого представления о природе атомов, довольно «глупо», по мнению Эддингтона, заявлять, что природа атомов вовсе не содержит ментальности, а затем гадать, откуда же эта ментальность берется. В своей книге «Сознание и фундаментальная реальность» (2017) Филип Гофф, профессор философии Института Центральной Европы в Будапеште, разработал эти размышления в качестве расширенного аргумента панпсихизма: взгляда, согласно которому вся материя обладает сознательной природой.

Есть два способа разработки основной позиции панпсихиста. Один — это микропсихизм, когда сознание есть у мельчайших частиц физического мира. Микропсихизм не стоит понимать как абсурд, в котором у кварков есть эмоции или электроны чувствуют гнев. Сознание человека — сложнейшая вещь, включающая тонкие и сложные эмоции, мысленный и чувственный опыт. Но нет ничего, что запрещало бы проявление сознания в чрезвычайно простых формах. Мы склонны считать, что сознательный опыт лошади намного проще нашего, а опыт курицы намного проще опыта лошади. Чем проще становятся организмы, тем реже у них проявляется сознание в определенный мо-

мент; у самых простых организмов и вовсе нет никакого сознательного опыта. Но, возможно, свет сознания никогда не выключается, а скорее тускнеет по мере уменьшения органической сложности, от мух и растений до амеб и бактерий. Для микропсихиста этот увядающий, но никогда не выключающийся континуум уходит и в неорганическую материю, в фундаментальные физические сущности — возможно, электроны и кварки — обладающие рудиментарными формами сознания, отражающими их чрезвычайно простую природу.

Некоторые ученые и философы от мира науки недавно пришли к выводу, что такого рода картина Вселенной «снизу-вверх» устарела, а современная физика говорит о том, что мы живем в «сверху-вниз» — или холистической — Вселенной, в которой сложное целое фундаментальнее, чем его части. По холизму, стол перед вами существует не из-за субатомных частиц, которые его составляют; напротив, эти субатомные частицы существуют по причине стола. В конечном итоге все сущее существует по причине ультимативной комплексной системы: Вселенной в целом.

Холизм связывают с мистикой в его приверженности единому целому, являющемуся конечной реальностью. Но в его пользу говорят веские научные аргументы. Американский философ Джонатан Шаффер утверждает, что феномен квантовой запутанности является прекрасным доказательством холизма. Запутанные частицы ведут себя как целое, даже если разделены такими большими расстояниями, что между ними невозможно передать быстрый сигнал. По словам Шаффера, мы можем понять это только в том случае, если находимся во Вселенной, в которой сложные системы фундаментальнее, чем их части.

Если совместить холизм с панпсихизмом, мы получим космопсихизм: картину, в которой Вселенная сознательна, а сознание людей животных вытекает не из сознания фундаментальных частиц, а из сознания самой Вселенной. !!!! Космопсихисту не нужно думать о сознательной Вселенной с человеческими чертами сознания вроде мышления и рационализма. Нет, космическое сознание нужно рассматривать как «мешанину», лишенную интеллекта или суждения, считает Гофф. Также он допускает, что факт «тонкой настройки» может дать нам почву для мысли, что разумная жизнь Вселенной может быть чуточку ближе, чем считалось, к разумной жизни человеческого существа. Канадский философ Джон Лесли предложил любопытное объяснение тонкой настройки, которую он в книге «Вселенные» (1989) назвал «аксиархизмом». Тонкая настройка поражает нас тем, что все величины, которые были константами в наших законах, в точности такие, какие необходимы для чего-то ценного: жизни, а затем и окончательно разумной жизни. Если бы законы не были тонко настроены, Вселенная имела бы бесконечно меньше ценности; можно было бы сказать, она бы вовсе ее не имела. Лесли допускает, что это понимание проблемы указывает нам в направлении лучшего решения: законы тонко настроены, потому что их существование позволяет существовать чему-то весьма ценному. Лесли не пытается представить божество, которое мечется между величинами и космологическими фактами; сам факт ценности как бы берет и настраивает точные величины.

Сложно отрицать, что аксиархизм — это скучное объяснение тонкой настройки, поскольку он не требует существования каких-либо сущностей, кроме наблюдаемой Вселенной. Но не совсем очевидна связь. Ценности не кажутся подходящими агентами для создания причинно-следственного влияния на работу мира, во всяком случае, независимо от мотивов рациональных агентов. Это как предполагать, что абстрактная цифра 9 стала причиной урагана. Но у космопсихиста есть способ сделать аксиархизм понятным, допустив, что умственные способности Вселенной были посредниками между ценностными фактами и космологическими фактами. С этой точки зрения, которую мы можем назвать «агентивным космопсихизмом», Вселенная сама тонко настроила законы в соответствии с соображениями о ценности. Когда это произошло? В первые  $10^{-43}$ секунд, известных как планковская эпоха. Космопсихист может предположить, что на этой ранней стадии космологической истории сама Вселенная «выбрала» тонко настроенные величины, чтобы сделать возможной ценную вселенную.

Для понимания этого потребуются две модификации основного космопсихизма. Во-первых, мы должны допустить, что Вселенная обладает базовой способностью распознавать и реагировать на соображения о ценности. Это сильно отличается от того, что мы привыкли знать о вещах, но сходится с тем, что мы наблюдаем. Шотландский философ Дэвид Юм давно заметил, что все, что мы можем наблюдать, это в сущности просто поведение вещей – силы, из которых проистекает это поведения, невидимы для нас. Мы рутинно полагаем, что Вселенной управляет ряд нерациональных причинноследственных цепочек, но также возможно, что виной всему способность Вселенной реагировать на соображения о ценности.

Как переосмыслить законы физики с такой точки зрения? Гофф полагает, что мы видим в них ограничения агентства Вселенной. В отличие от Бога в теизме, это агент с ограниченной силой, что объясняет очевидные несовершенства Вселенной. Вселенная действует с целью максимизации ценности, но может делать это только в рамках ограничений законами физики. Благотворительность Вселенной в наши дни практически незаметна; агентивный космопсихист мог бы объяснить это тем, что Вселенная сегодня более ограничена, чем была в первые доли секунды после Большого Взрыва, когда ныне известные законы физики не применялись.

Бритва Оккама – принцип того, что при прочих равных условиях предпочтение отдается более сдержанным теориям – в данном случае соблюдается. Но разве будет сдержанно приписывать фундаментальное сознание Вселенной? Вовсе нет. Физический мир должен обладать некой природой, и физика ничего не говорит нам об этой природе. Но и предполагать, что у Вселенной есть

сознательная природа, а не бессознательная, будет не очень правильно с позиции бритвы Оккама. Первое предложение можно считать более сдержанным, потому что продолжает единственное, что мы точно знаем о природе вещества: у мозгов есть сознание.

Вторая и последняя модификация, которую мы должны применить к космопсихизму, чтобы объяснить тонкую настройку, требует некоторых затрат. Если Вселенная еще во время планковской эпохи тонко настроила законы, чтобы через миллиарды лет в будущем появилась жизнь, Вселенная должна каким-то образом понимать последствия своих действий. Это вторая модификация Гоффа: он предполагает, что агентивный космопсихизм должен допускать, что во время базового расположения Вселенная представляет полный потенциал последствий всех возможных действий. И все равно это не может переплюнуть несдержанность альтернативных теорий. Теист постулирует существование сверхъестественного агента, а агентивный космопсихист постулирует существование естественного (природного) агента. Теоретик множественных вселенных постулирует огромное число отдельных ненаблюдаемых сущностей: множественных вселенных. Агентивный космопсихист просто добавляет свое сущности, которую мы имеем возможность наблюдать: физической Вселенной. Что также важно, агентивный космопсихист избегает ложных предсказаний, которые делают два других альтернативщика. Идея о том, что Вселенная представляет собой сознание, действующее в ответ на оценку ценности, дает нам экстравагантную картину. Но давайте судить теорию не по культурным ассоциациям, а по силе объяснения. Гофф считает, что его агентивный космопсихизм объясняет тонкую настройку без ложных предсказаний, и делает это просто и элегантно.

По материалам Аеоп

метки: вселенная, сознание.

Твитнуть Поделиться 4 Поделиться 36 Поделиться 2 Плюсануть 0

Москва. 17 марта 2018 г. См. также нашу страницу на сайте Виперсон: (http://viperson.ru/people/savushkin-robert-aleksandrovich/publications)